
14 
 

გურამ ჩაგანავა 
 

მგლის კულტის კროსკულტურული (სოციალურ ფსიქოლოოგიური)  
პარალელები  ინდოევროპულ, თურქულ და ქართულ ცივილიზაციებში 

 
მგლის კულტის შესახებ საკმაოდ მდიდარი ლიტერატურა არსებობს (35, 242-243). 

აღნიშნავენ (28, 442-514), რომ ინდოევროპულ ენებში `მგელს~ გარკვეული რიტუალური 
როლი ენიჭებოდა. ძველი ხეთური ტრადიციის თანახმად, `მგელი~ საკრალური თვისებე-
ბის განმასახიერებელია. `მგელი~ და `მგლების ხროვა~ ერთიანობასა და ყოვლისმცოდ-
ნეობასთან არის გაიგივებული. მაგალითად, მეფე ხატუსილი, როდესაც მეომრებს 
მიმართავს, მოუწოდებს მათ ისეთივე ერთიანობა დაიცვან, როგორც ეს `მგლის მოდგმას~ 
ახასიათებს. მგლის ტყავების ჩაცმა (ადამიანი-მგლები) ადამიანებისა და მგლების 
გაიგივებას უკავშირდება, რასაც მაგიურ ძალას მიაწერდნენ და განსაკუთრებული 
იურიდიული მდგომარეობის აღმნიშვნელიც იყო. ძველბერძნულ ტრადიციაში მკვლე-
ლობის რიტუალური ფორმის დროს ადამიანი `მგლად გადაიქცეოდა. ასეთ მდგომარეობას 
შეესატყვისებოდა გერმანული ტრადიციაც, როდესაც მკვლელი `მგლად იწოდებოდა~. 
ძველ ხეთურ რიტუალთან პარალელებს ვპოულობთ (28, 495) გერმანულ ჩვეულებებში, 
როდესაც შობის დღესასწაულზე მგლის ტყავში ჩაცმული მეომრების ცეკვები 
სრულდებოდა. საყურადღებოა, გერმანულ (და არა მხოლოდ) კულტურაში საკუთარ 
სახელებში ლექსემა `მგლის~ გამოყენება. მგლის სახელს უკავშირდებიან ე.წ. მაქცია-
ვურდალაკები, რომლებიც ყველაფრის `მცოდნენი~ იყვნენ. მგელს ძაღლთანაც 
აიგივებდნენ. მაგალითად, ლატვიურში გვხვდება `ღვთის ძაღლი~, ბალკანეთის ძველ 
ინდოევროპულ ენებში დაფიქსირებულია `კანდავლას~-ი, მგლის ღვთიური კულტი, 
რომელსაც მსხვერპლად ძაღლებს სწირავდნენ. 

გავრცელებული იყო სიტყვა `მგლის~ ფუძესთან დაკავშირებული ეთნონიმები და ტო-
პონიმები. მრავალი ხალხი და ქვეყანა `მგლის სახელით~ მოიხსენიებოდა, რაც, ალბათ, 
ტოტემურ წარმოშობას (28, 495) ადასტურებს. მაგალითად, ძველ იტალიაში ტომი 
`ლუკანი~ `მგლის~ ფუძეს უკავშირდება; ბალკანეთში `დაკების~ სახელწოდება `მგლის~ 
ფუძემდე დაიყვანება; საბერძნეთში და მცირე აზიაში `ლიკაონია~ მითოლოგიურ მეფე 
`ლიკაონასთან~ არის დაკავშირებული, რაც, აგრეთვე, სიტყვა `მგლის~ ფუძეს ასახავს; 
ასევე, მცირე აზიაში, ფრიგიაში ძველ დროში მცხოვრები ტომი `ორკა~, სარმატული ტომი 
`ურგი~ და ძველსპარსულად ქვეყნის სახელწოდება `hირკანია~ მგლის სახელიდან 
წარმოდგება (28, 495).  

 ინდოევროპულ ტრადიციაში ეტიმოლოგიურად `ტურა~ და `მელია~ უკავშირდება 
`მგელს~. პარალელები სხვა ენებშიც დასტურდება. მაგალითად, აფხაზურში `აბგა~ 
(მგელი) აღნიშნავს `მელიასა~ და `ტურას~. საყურადღებოა, რომ ქართულ ხალხურ ლექ-
სებშიც `მგელი~ და `ტურა~ ხშირად ერთმანეთის იდენტურ ცნებებად გამოიყენება. ასე 
რომ, იქმნება შთაბეჭდილება, რომ აქ არა მხოლოდ ამ ცხოველთა მსგავსების, საერთო 
წარმომავლობისა თუ საერთო ფუნქციის გამო ხდება ასეთი გაერთგვაროვნება, არამედ 
იმის გამო ხდება ამ სიტყვების სინონიმური განთავსება, რომ ეს რაღაც გარკვეული წესის 
ასახვაა, რომლის მიხედვით ქართულში სხვა ენიდან ნასესხებ სიტყვა `მგელს~ (28, 495) 
სჭირდებოდა განმარტება იგივე მნიშვნელობის (38, 356-357) ძველი, ქართველური 
hიპოტეზური სიტყვა `თურა~-თი, რომელიც მისი საკულტო, ტოტემური მნიშვნელობის 
გამო ტაბუირებული იყო (28, 495); ამიტომ მის ნაცვლად გამოიყენებოდა ფონეტიკურად 
მასთან ახლო მდგომი სიტყვა `ტურა~, რომელიც ამავე დროს მგელსაც მოგვაგონებდა 
ჟღერადობით. სხვანაირად ძნელია სიტყვა `მგლის~ გამოყენებისას პარალელურად 
სიტყვა `ტურა~-ს გამოყენების ახსნა. მოგვყავს რამდენიმე მაგალითი: 

 



15 
 

ავავსე დიდი მინდორი 
თათრის ხოჯაის ძვალითა; 
მგელს დავაცვითე კბილები, 
ტურას_ლოყები ჭამითა (22, 39). 
 --------- 
სტუმართად ცუდი დიაცი 
მყინვარის წვერზემც დარჩება, 
ხელთ ბალღი, ზურგთ აკვანი, 
ზედ ნიაღვარიმც ასტყდება! 
`მიშველეთ~ იმას იძახის, 
მეშველი არვინ დაhხვდება. 
აირთვენ მთისა ნიავნიმც, 
სული ალ-ქაჯებს დაhრჩება. 
მყინვარის წვერზე მგელ-ტურა 
იმასამც ლეშით გაძღება! (20, 51). 
 ----------- 
აჩუ აჩუ, არღანჩიკო, 
ფული არ მაქვს, რა გაჩუქო! 
ბატონმა ცხენი მაჩუქა, 
ახირებული ბახია, 

ნეტამც არ ეჩუქებია, 
მამალმა მგელმა გახია. 
რო დავაბი პალატში, 
თავი სტიკა ტალახში, 
დაუყარე თივა-ქერი, 
გადააჯდა ტურა-მგელი, 
ვითამაშოთ შაურით, 
მუზიკით და დაურით (20, 163). 
 -------- 
`გიორგიბისთვე რა დადგა,  
სიცივეა ძაან ძნელი, 
ქრისტიშობისთვე რო დადგა,  
თოვლი ჩამოყარა ბევრი, 
იანვარი მოწიწინებს, 
როგორც შავი ყორის გველი: 
`გავწყვიტე ხარი, კამეჩი,  
არ გავუშვი ქურა ცხენი, 
ხევები ლეშით ავასე,  
დავასუქე ტურა-მგელი (15, 194). 
 

როგორც ზემოთ ითქვა, ზოგიერთ ინდოევროპულ დიალექტში `ძაღლი~ აღნიშნავს 
`მგელს~. ასეთი რამ მითოლოგიაშიც შეინიშნება. მაგალითად, გერმანულ `ოდინა-
ვოტანის~ ორი წმინდა ცხოველი (მგელი) ძაღლებად იწოდება. მეომრები აღინიშნებიან 
როგორც `მგლები~ და `ძაღლები~. ადამიანის `მგლად~ გარდაქმნის პარალელურად 
მიუთითებენ ადამიანის ძაღლად გარდაქმნაზე. ინდოევროპული მითოლოგია მგელს 
მითოლოგიურ ძაღლს უახლოვებს (35, 242-243). 

ანალოგიური მდგომარეობა გვქონდა საქართველოშიც. ვ.ბარდაველიძე წერს, რომ 
სვანების რწმენით, ზოგიერთ მათ ღვთაებას hყავდა თავისი მგლები და ამ მგლებს მათი 
შინაური სახეობის, ანუ ძაღლის სახელს უწოდებდნენ (ჟეღ). მაგალითად, მგლები hყავდა 
`დიდ ღმერთს~ და ისინი `დიდი ღმერთის ძაღლებად~ იწოდებოდნენ (2, 153). ხევსურული 
ღვთაებების ძაღლებს `მწევარნი~ ერქვათ, ე.ი. შეწევნის, შემწეობის მომცემნი (2, 153). 
ე.ვირსალაძე აღნიშნავს, რომ საქართველოში ფართოდ იყო გავრცელებული ე.წ. `ჩემო 
ყურშაოს~ ციკლი ფოლკლორში (3, 65-73), რაც, აგრეთვე, მგლისა და ძაღლის 
იდენტიფიკაციისა და საბოლოოდ მგლის კულტის გამოხატულების შედეგი უნდა იყოს. 

მგლისა და მგელ-ძაღლის კულტი ძველ საქართველოში კარგად ჩანს სამეცნიერო 
მასალებიდანაც (1, 31-36; 26, 35-102; 4, 17; 31, 82-90; 25, 42-48 და სხვა).  

 რუსეთში მგლის კულტი იმაშიც გამოიხატებოდა, რომ მგლებისაგან ძროხების ჯოგის 
დასაცავად, წინ მიმავალ ძროხას ტომარას ჩამოკიდებდნენ, ხოლო რუხი მგლებისაგან 
ცხენების რემის დასაცავად მათ შემოატარებდნენ ბოქლომს, რაც სიმბოლურად რუხი 
მგლების ხახის ჩაკეტვას ნიშნავდა (37, 234).  

 ქართული ფოლკლორის ნაწილი ნადირის პირის შესაკრავ შელოცვებს ეძღვნება და 
ხშირად ისინი მგლის პირის შეკვრას ითვალისწინებენ. მოგვყავს ერთ-ერთი ასეთი 
შელოცვა: 

სახელო, სახელითა მამითა ძითა, სულითა წმინდითა, 
შაულოცამ მგლისას, ნადირისას,  
ერთო ღმერთო, ჩამოყარე 
ცხრა კლიტური რკინისაო! 
შენ შაკარ და შტაბეჭდე 
პირი მგლისა, ხელი მეკობრისა! 



16 
 

შენ მიე ყური ბანდისა, 
თვალი ფისისა, 
კბილი გაზმი სანთლისა, 
ენა ნაბდისა. 
ლოცვა ჩემი, რგება ღვთისა! (13, 235). 

საფრანგეთში, გერმანიაში და სლავურ ქვეყნებშიც მგელი და ძაღლი 
განასახიერებდნენ პურეულის სულს. აქაც მგლის კულტთან უნდა გვქონდეს საქმე. 
მაგალითად, სილეზიაში ხორბლის უკანასკნელი ძნის შემკვრელს `ხორბლის ძაღლს~ 
უწოდებდნენ. მგლის კულტი დასტურდება, აგრეთვე, თურქულ ენობრივ სამყაროში (30, 24-
25; 29, 483 -500). კანონზომიერია, ვილაპარაკოთ ქართველურ-თურქულ პარალელებზე ამ 
უძველესი კულტის გააზრების საკითხში.  

მგლის კულტი ქართველურ ცივილიზაციაში ცხადად არის წარმოდგენილი. `მგლის 
ნიღბიანი~ ადამიანები ქართველური კულტურის სახვითი ხელოვნების მნიშვნელოვანი 
მოტივია. `მგლის~ კულტის ნაკვალევი განსაკუთრებით კარგად ჩანს სვანურ ტრადიციაში, 
სადაც `მგელი~, ძველი ინდოევროპული რწმენა-წარმოდგენის მსგავსად, გარკვეული 
სოციალური ორგანიზაციის სიმბოლოდ გვევლინება, ხოლო სვანური დროშა `ლემი~ კი 
`მგლის~ კულტთან არის დაკავშირებული ( 2, 141-156.) 

`მგლის~ კულტის ასახვასთან უნდა გვქონდეს საქმე ვახტანგ მეფის ზედწოდებაში 
`გორგასალი~, რაც სპარსულად `მგლის თავს~ ნიშნავს, ხოლო თვითონ სახელი `ვახტანგი~ 
კი _ `მგლის სხეულის მქონეს~. თვით ძველი იბერიის სახელწოდებაც `hირკანია~ `მგლის~ 
სახელს უკავშირდება. როგორც ჩანს, ადრინდელი ზოგადქართველური `მგლის~ 
აღმნიშვნელი სიტყვა ტაბუირებული იქნა ქართველურ ცივილიზაციაში და ამიტომ 
ამჟამინდელი ქართული `მგელი~ და მეგრული `გერი~ სომხურიდან ნასესხები ჩანს, ხოლო 
სვანურში შესატყვისი სიტყვა ბერძნულიდან უნდა იყოს შეთვისებული ( 28, 496). 

ინდოევროპული ტრადიცია რომაელების წარმოშობას უკავშირებს მგელს, რომელმაც 
გამოკვება ძმები რემი და რომული. აქ სავსებით კანონზომიერია, ვივარაუდოთ ძველ 
რომში მგლის კულტის არსებობა. ასეთი ინდოევროპული ტრადიცია სავსებით 
შეესატყვისება ძველ თურქულ ტრადიციას, რომლის შესაბამისად თურქების წარმოშობა 
მითოლოგიურად აგრეთვე უკავშირდება მგელს, სახელდობრ_hუნების მეფისწულისა და 
მგლის ქორწინებას (30, 24-25). ისტორიული წყაროები (30, 10 - 30) ადასტურებენ, რომ 
ჩრდილოეთ ჩინეთში ცხოვრობდა აშინა-ს ტომი, რომელიც 500 ოჯახისაგან შედგებოდა. 
ჩინელები აშინა-ს ხანის ქვეშევრდომებს ტუ-კიო-ს უწოდებდნენ. ამ სიტყვას განმარტავენ, 
როგორც თურქ+იუტ, ე.ი. `თურქები~, მაგრამ მრავლობითი რიცხვის მონღოლური და არა 
თურქული სუფიქსით. თვითონ სიტყვა თურქ ნიშნავს `ძლიერს~, `მაგარს~. ეს კრებსითი 
სიტყვა შემდგომში სატომო გაერთიანების ეთნიკურ სახელწოდებად გარდაიქმნა. სიტყვა 
აშინა მონღოლური წარმოშობის უნდა იყოს, რადგან ამ ენაზე მგელი შონო/ჩინო-ა, ხოლო 
პრეფიქსი `ა~ პატივისცემის აღმნიშვნელი პრეფიქსია ჩინურში. ამრიგად, აშინა 
“კეთილშობილურ მგელს~ ნიშნავს (30, 24-25). ცნობილია, რომ თურქულად `მგელი~ 
აღინიშნება სიტყვებით ბური ან კასკირ-ი (30, 24-25) (კურტ-ი). ჩინელი ავტორები 
თვლიდნენ, რომ `თურქი ხანი~-სა და `მგლის~ ცნებები სინონიმებია. დედოფალი 
საკუთარი ქმრის შესახებ ამბობს _`ხანი მისი თვისებებით მგელია~ (30, 26), ხოლო 
თურქებზე შეტევის ინსტრუქციაში ნათქვამია: `უნდა დევნოთ მომთაბარეები და თავს 
უნდა დაესხათ მგლებს~. ამ შემთხვევაში საინტერესოა ქვემოთ მოყვანილი ქართული 
ხალხური ლექსი, სადაც ადამიანი საკუთარ თავს მგელთან აიგივებს: 

ერთი მგელი გავიზარდე, 
ვიყავ ნადირობის თვალი (20, 152). 

მგლის ოქროს თავი გამოსახული იყო ძველი თურქების დროშებზე (30, 26). აქ 
პარალელების თვალსაზრისით საყურადღებოა ის, რომ სვანური ლემის დროშაზე 



17 
 

სინამდვილეში ლომი კი არა, მგელია გამოსახული. გ.ჩიტაია წერდა, რომ ტოტემური ცხო-
ველებიდან საქართველოში, კერძოდ კი სვანეთში, მგელია დადასტურებული. მგელს 
ზებუნებრივი ფიზიკური და მაგიური ძალა მიეწერებოდა. მისი მოკვლა ტაბუირებული იყო. 
მოკვლის შემთხვევაში, სვანური ჩვეულების თანახმად, მონადირე ებოდიშებოდა მოკლულ 
მგელს, რომ შემთხვევით მოუხდა ეს ამბავი, თორემ მას ისევე არ გაიმეტებდა სასიკვდილოდ, 
როგორც საკუთარ-ძმას. მგლის ტოტემიდან მომდინარეობს სვანური დროშა – ლემ-ი. მგლის 
ტოტემთანაა დაკავშირებული მრავალრიცხოვანი უქმეები და დღესასწაულები: მგელთუქმე, 
მგელთკვერაობა, სვანური `ლითხრი~ და სხვა. ამ დროს სრულდებოდა მაგიური ქმედებები, 
ლოცვა და შელოცვები, ცხვებოდა რიტუალური კვერები და სხვა (24, 222). მგლის 
კულტისადმი მიძღვნილ თამაშებს თურქულ სამყაროში ადასტურებს ვ.გორდლევსკი (29, 
144). ორი თურქული ლეგენდა თურქების წარმოშობას მგლის მიერ შობილ შვილებს 
უკავშირებს (30, 26). ლ. გუმილევი თვლის, რომ აშინა-ს სახელწოდებით ცნობილი ტომი 
პირველად მონღოლურად საუბრობდა და მხოლოდ მოგვიანებით, თურქულენოვან 
სამყაროში მოხვედრის შემდეგ, მოხდა მისი ასიმილაცია (30, 26), თუმცა, მგლის 
კულტისადმი თაყვანისცემა შენარჩუნებული იყო. მნიშვნელოვანია, რომ არსებობს მრავალი 
ვერსია თურქების ეთნონიმის თურქული ენისა და, აგრეთვე, ინდოევროპული ენების 
საფუძველზე ასახსნელად (39), მაგრამ ყველა ასეთი ვერსია ნაკლებ სანდოა. ამიტომ 
სავსებით შესაძლებელია, თურქების ეთნონიმის ასახსნელად ახალი ვერსიებისა და 
hიპოთეზების შემუშავება. 

ქართულმა ფოლკლორმა არ შემოგვინახა ისეთი ლეგენდა თუ მითი, რომლის 
მიხედვით შეგვეძლო ქართველთა მითოლოგიური წარმოშობა მგელთან ყოფილიყო 
დაკავშირებული, მაგრამ ზოგიერთი სიუჟეტის საფუძველზე უნდა ვივარაუდოთ ასეთი 
ლეგენდის არსებობა. 

გავიხსენოთ, ყველასათვის ცნობილი ხალხური ლექსი:  
კიდევაც დაიზრდებიან  
ალგეთს ლეკვები მგლისანი, 
ისე არ ამოსწყდებიანб 
ჯავრი შეჭამონ მტრისანი (16, 81).  

 ამ ლექსიდან კარგად ჩანს, რომ შურისმაძიებელი `ლეკვები~, რომლებიც, რა თქმა უნდა, 
ქართველი ვაჟკაცების ტოლფასი ცნებებია, მგლის ნაშობნი არიან და ამ თვალსაზრისით 
კანონზომიერად უნდა დავასკვნად, რომ ქართველთა მითოლოგიური წინაპარი, ისევე, 
როგორც ინდოევროპულ და თურქულ მითოლოგიაში დასტურდება, მგელი უნდა 
ყოფილიყო. 
 ზემოთ მოყვანილი ლექსი ერთადერთი რომ ყოფილიყო, მაშინ ეჭვი შეგვეპარებოდა ჩვენს 
ვარაუდში, მაგრამ, საბედნიეროდ, ქართული ფოლკლორი ინახავს მრავალ ანალოგიურ 
სიუჟეტს. მოვიყვანოთ რამდენიმე მათგანი: 

ცოლს-შვილს ნუ სჯავრობ, ყაჩაღო, 
ორ ლეკვ გასწირე მგლისაო. 
ორივაც ღმერთმა გაზარდას! 
ჯავრი არ სჭამან მტრისაო (22, 170). 
 ---------- 
 

დამალაÃვივა ქისტეთი, 
მემრ მამკლა, დამასვენაო! 
ნუ ასჩქარდები, წვრილაო, 
ხან არ გასულა ბევრაო. 
შურის საძებრად მგლის ლეკვთა 
საველოდ უდგას ღრენაო (22, 199). 
 ------------- 

გახედე ჩობოლაურთასა, 
გაპტყელებულსა ცასავითა, 
შიგ ნადგომ შენ ძმას მარტიასა, 
გაბუსანებულს მთასავითა. 
ბერო ბეჯიავ, რას უდგახარ? 
დგახარ უსტოვოს ხესავითა, 

შურის საძებრად მიდიან, 
ჯავრნი Hhქონ ბუსურბნისანი, 
შონით hყავ სახლის კაცები, 
მსწავლენ არ უნდან გზისანი. 
ბებერმ ფარმ გადაიარა, 
გადიყოლნ ლეკვნი მგლისანი~ (17, 56). 



18 
 

გადაიქცევი და ხმა არ გაქვ 
ამ შენს ძმას მარტიასავითა. 
რას ტირი ჯალაბურთ ქალო,- 
მგელს ლეკვნი კიდევ მორჩომნიან 
დაიზრდებიან მგლის ლეკვები, 
მამის ნადგომზე დადგებიან (18, 83). 
 ---------- 

 -------------- 
რა გიხარიან, ძაღლებო, 
ლეკვნ იქავ მარჩეს მგლისაო, 
ა იმავ მამის შვილნია, 
არ შეგარჩენენ ჭირსაო (17, 85). 
 

საყურადღებოა ის ფაქტი, რომ ისევე, როგორც თავის დროზე მგლის დასახელება 
სვანურ დროშაზე შეიცვალა ლომის დასახელებით, ასევეა ქვემოთ წარმოდგენილ 
სიუჟეტში. მოგვყავს ტექსტი: 

ის უუბნია დუშმანსა: 
`აღარ არიან წახდესო~, 
ის კი აღარვის უთქომის, 
თუ ლომს ლეკვები დაhრჩესო, 

აისხეს იარაღები,  
სამტეროს გზაზე შადგესო, 
ისევ მოიდენ ცოცხალნი, 
მამის კერაზე დასხდესო (16, 82).  

აქ უეჭველი პარალელი გვაქვს ძველ ინდოევროპულ ტრადიციასთან, სადაც მეომრები 
მგლებთან არიან გაიგივებულნი (28, 495-496). ქართული ფოლკლორი გვიდასტურებს, რომ 
მთლიანად სამხედრო ორგანიზაცია, ერთობა `მგლის~ კულტს უკავშირდებოდა. ეს მოტივი 
კარგად ჩანს ხალხურ ლექსში `hევსურები აწყურთან~. 

  სანეს ჴევსურებ იყრების, 
 უფროსებ თემ-თემისაო: 
 `წასვლა გვი, არ გვეშველების, 
 არ წასვლა არ იქნებისა? 
 არაგვი ჩამაამტვრიეს, 
 ქავ აღარ დაუდგებისა. 

  ლელ-უბან გადმოდიოდეს, 
 ელვა დგა ჩაჩქნებისაო; 
 კუკიას ჩამადიოდეს, 
 ჭექა მახქონდა ცისაო; 
 ქალაქს მიუვა ბატონსა 
 ჯოგი ლეგისა მგლისაო. (22, 51.) 

საყურადღებოა, რომ მეომრები რუხ (ლეგა) მგლებთან არიან გაიგივებულნი, რაც 
სლავურ და თურქულ ტრადიციებში პოულობს ანალოგიებს. მიიჩნევენ, რომ რუსულ 
ფოლკლორში `რუხი მგლის~ ფრაზეოლოგიზმი თურქული სამყაროსაგან უნდა იყოს 
ნასესხები (29, 483-500). სლავურ მითოლოგიაში «Волкодлак»,»Волколак» _ 
ადამიანი_მაქცია ხასიათდება ზებუნებრივი შესაძლებლობით გადაიქცეს მგლად. 
ითვლებოდა, რომ გრძნეულებს შეეძლოთ საქორწილო მსვლელობათა წევრების მგლებად 
გადაქცევა. ასეთი არქაული წარმოდგენები დასტურდება, აგრეთვე, სხვა ინდოევროპულ 
კულტურებში, მაგალითად_ხეთურში. საქმროს მგლად `გადაქცევა~ დაკავშირებული იყო 
საცოლის გატაცებასთან. ზოგ რუსულ დიალექტში `ხელისმომკიდე~ სიძის მხრიდან 
აღინიშნება სიტყვა მგლით _ `Волк~ (35, 242-243). 

სიტყვა `ლეგა~ არსებობს ბაცბურში (წოვა-თუშურში) (7, 84) და ამრიგად ტერმინი 
ლეგა, ალბათ, ვაინახურ ენობრივ სამყაროშიც ნახულობს პარალელებს. ლეგა მგლის 
გამოთქმა გვაქვს მეორე ქართულ ხალხურ ლექსში `სჩივიან თუშის შვილები~. 

მამადიმ შააისშვილმა 
ყმაწვილმ დასცადა თავიო, 
ამხანაგთ ეუბნებოდა: 

`ფერ ვიდოთ ლეგა მგლისაო, 
სასაცილოთაც გვიგდებენ 
ჩაღმ-გომეწრელთა ყმანიო~ (16, 160). 

სიტყვა `ლეგა~ ქართველ მთიელებში ადამიანის სახელადაც გამოიყენება, რაც 
უთუოდ ამ სიტყვის დაფარულ მითოლოგიურ მნიშვნელობასთან უნდა იყოს დაკავ-
შირებული. მოგვყავს მაგალითები: 

ლეგასა და ქიტესასა 
არ ამბობენ ქრისტიანსა~ (21, 82). 
 ---------- 
მიგრაულ ლეგას მოვკლავ, 
წოწკურაულს მოკლიასა (21, 88). 



19 
 

მნიშვნელოვანია, რომ მეომრული სულისკვეთება პრინციპების შენარჩუნებასთან, 
დაუმორჩილებლობასთან, უდრეკელობასთან, პიროვნულ სიმტკიცესთან, ზეგავლენის 
მიუღებლობასთან არის დაკავშირებული, რაც მეომრის, ისევე როგორც მგლისა და არწივის 
დაუმოკიდებლობაში გამოიხატება. ასეთი იდენტიფიკაცია თვალსაჩინოდ ჩანს შემდეგ 
ხალხურ ლექსში: 

კაი ყმა, მგელი, არწივი, 
არც ერთ არ გაიწურთნება; 
მგელი არ მოშლის მგლობასა, 
კაი ყმა-მამაცობასა, 
არწივი-არწივობასა,  
მთის ყურეს ნადირობასა. 

მგელი გაივლის მთაზედა, 
ნამგაბერტყილი დარჩება. 
დაიხუილებს არწივი, 
მთით ბარად ჩამოვარდება, 
დაიჭერს შუნის თიკანსა, 
ხორცი ძველადვე დარჩება (19, 21; 16, 94). 

ისევე, როგორც ინდოევროპულ ტრადიციაში, `მგელთან~ არის დაკავშირებული 
მრავალი ქართული გვარი (მაგალითად `მგელაძე~, `გელაძე,~ `გელავა~) და სახელი 
(მგელიკა). იგივეს ადასტურებს ფოლკლორიც: 

აკუშოს მგელაის შვილნო, 
დედა ვაცხოვნე თქვენიო (22, 82). 
 ------ 
აბეჩავ, მგელიკას შვილო, 
მუ ჴლნ შენაც გქონდენ მგლისანი (17, 56). 

ჴმალს ნუ სტეხ მგელათ სუმბატავ, 
ნაცად არ გეკარგებისა, 
ბაბუა მგელაიშვილი (17, 250). 
 

ქართულ კულტურაში მეომრული სულისკვეთება მგლებთან გაიგივებით აღინიშნება. 
`მგელი~ ძლიერ, ენერგიულ, შემტევ, დაუნდობელ არსებად მიიჩნევა. ეს კარგად ჩანს 
შემდეგი ხალხური ლექსებიდან:  

ბატონო, ოღომც ნუ მომკლავ, 
თათრებს გავჟლეტ მგელივითა, 
ძილს გავუფრთხობ, შევეჭრები, 
კუდს მოუქნევ მელივითა (22, .58). 
 --------------- 
ომობენ კავკასიელნი, 
მთა და ბარს შეზდვეს ზარია, 
მტერს მიხყვებიან კვალზედა, 
მკვდარზე შეყარეს მკვდარია, 
უკენ არ იწევს ლაშქარი, 
ქართველთ ვაჟების ჯარია, 
გვერდს უდგან მთისა არწივნი, 

ვეფხვივით მეომარნია, 
მგელივით ეტანებიან, 
შტიკებს გააქვის ჩქამია (22, 185). 
 ---------- 
მგელივით ველზე გასულსა 
მიძევს რაზმელთა ჯარები, 
მიაც ასნაირ ხერხითა 
ასნაირ დავემალები. 
ხელთ და თვალთშუა უძვრები, 
რჩებიან ხახამშრალები. 
ვერ დაიჭერენ ხევსურსა 
დამჭერებ თქვენისთანები! (19, 121). 

ადამიანის თავდაუჭერლობა, თავაწყვეტილობა გაიგივდება აგრეთვე, მგლის 
ქცევასთან: 

ამ დროს გურიელი, 
მებრძოლ მუშებს დაერია, 
ყველას კბენდა როგორც მგელი. 

ბევრსა სცემა, ბევრი მოკლა, 
მიმოფანტა მშრომელთ კრება  
                              (22, 136). 

მგლის უშრეტი ენერგიულობა, დაუღლელობა არა მხოლოდ მებრძოლურ 
სულისკვეთებაში გამოიხატება, არამედ, აგრეთვე განსაკუთრებულ შრომისმოყვარეობაში: 

...დავლოცოთ ყველას მარჯვენა 
ვინც შრომაშია მგელია, 

დავგმოთ, დავძრახოდ ისინი, 
ვინც ჩვენი შრომის მტერია (23, 206). 

აგრესიულობა, დაჟინებულობის უძლიერესი ტენდენცია, რომელიც უმარტივეს, 
საწყის, დაუხვეწელ, `ბუნებრივ~ მამაკაცურ მიდრეკილება-თვისებას შეესატყვისება, 
ხშირად გამოიხატება ადამიანის მგელთან შედარებით. მოგვყავს შესაფერისი 
მაგალითები: 

ეხვეწება მურღაშვილი 
_ დამპატიჯე ხინკალზედა! 

ბასილი და მურღაშვილი, 
გიყურებენ მგლის თვალზედა, 



20 
 

_ არა, დავით გენაცვალოს, 
თავადა ვარ იშტაზედა, 

თუ სად გაგიმარტოხელეს, 
შაგაჭრიან ხმლის ფხაზედა (23, 207). 

მგლის მაგვარი ბრძოლისუნარიანობა ქართულ ფოლკლორში ხშირად მგლის 
ფერის მიღებასთან არის დაკავშირებული: 

მაშინ გულს ხკითხა ოშკაცმა; 
დღე გამითენდა ცდისაო~. 
ჴელი დაიკრა ხანჯარსა, 
ფერი დაიდვა მგლისაო (22, 172). 
 ---------- 

ორ-სამ უნცროსიც მინდაო 
აიკრა ჴელი ხანჯარზედ, 
ფერი დაიდვა მგლისაო, 
უნადრიკს ჩამოუქნივა, 
ნათოს ჩამოდის მჴრისაო (22, 170). 

მეომრის, ვაჟკაცის ამტანიანობა, გამძლეობა ქართულ ხალხურ პოეზიაში არცთუ 
იშვიათად მგლის გამძლეობასთან არის გაიგივებული, რაც ისეთი ფრაზეოლოგიზმით 
გამოიხატება, როგორიცაა მგლის მუხლი: 

ამანდით გამაბრუნვილმა 
მუჴლი მაიბა მგლისაო (22, 197). 

როგორც ჩანს, მგლის მუხლი გაიგვებულია მგლის აქტიურობასთან, შეუდრეკელობას-
თან, გამბედაობასთან, სიყოჩაღესთან, უკიდურესად რთულ სიტუაციაში გამოსავლის 
პოვნის შესაძლებლობასთან. მგლის მუხლის ასეთი ინტერპრეტაციის შესაძლებლობა 
ქვემოთ მოყვანილი ბრწყინვალე ლექსითაც დასტურდება. 

ჩაგვიძეღ, ბერო მინდიავ, 
მუხლი მაიბი მგლისაო, 
თან ჩაგვიყოლე სწორები, 
ვისაც თავი აქვს ცდისაო. 
შიში არ არის მტრისაგან, 
ლოცვაა სამებისსაო, 
ნუ ეხუმრებით მინდიას, 
მთების არწივის შვილსაო. 

კაცია_გულად მამაცი, 
ქვასაც კი ხელით სთლისაო. 
გულად მამაცსა ვაჟკაცსა 
ვერვინ დასწამებს ცილსაო, 
მტერს დაუხვდება მამაცად, 
გულს მისცემს ამხანაგსაო. 
ჩაგვიძეღ! ჩავყვეთ ყველანი 
ასეთ გულითად მგზავრსაო (17, 32). 

საბრძოლო განწყობილების გამომხატველია სიქველე, მოხერხებულობა, სიმამაცე, 
მეომრული შემართება, რომელიც ქართულ პოეტურ ფოლკლორში მგლისათვის 
დამახასიათებელ ქცევასთან არის გაიგივებული: 

ვინამც სთქვა, ენამც გაhხმება 
`წოწრეს პაპაი ბერია~, 
ბერია, არცრა ბერია, 

სიახლე, ხელთა სჭერია, 
ცხენზე შეჯდებ-ორსა hგავ, 
დაუქვეითებს_მგელია~ (16, 92). 

გამოთქმა `მშიერი მგელი~ მჭრელ, გალესილ ხმალთან იგივდება: 
`მთიულო, მთაში გაზრდილო, 
ხმალს როდის მოგიშავდება; 

 ანდა: 
ხმალი მშიერი მგელია (16, 67).  

მგლის ქცევა პრინციპულობასა და გაუტეხლობას აღნიშნავს, რაც შეესაბამება 
ინდოევროპულ ტრადიციას. ამ მოსაზრების დასადასტურებლად მოგვყავს კიდევ ერთი 
ბრწყინვალე ქართული ხალხური ლექსი:  

არცარას მოჯაბრეს ვაძლევ, 
 ვერცარას მტერი მრჩების, 
 ძველთაგან მოდის თქმულება; 

მგელი არ იცარცვების:” 
 რაც არა სცვავ ტანზედა, 
 არც-არა გაეხდებისა (23, 127). 

მგელი სიჯანსაღესთან, სიმწიფესთან, ენერგიით სისავსესთან გაიგივდება  
 ჩემს წაწალს რამ რა ჩაუხსნა 
 წითელ თვალნი მგელივითა (23, 174).  

საყურადღებოა მგლის კულტის ასახვა მეტყველებაში. მაგალითად, მეგრულში 
დადასტურებულია `ბა~ პრეფიქსიანი სიტყვა _ `ბა-თურ-ა~ (ბათურას)_ძაღლის მსუქან 
ლეკვს, თამაშის მოყვარულს, გადატანით მსუქანს, ბუთხუზას (ბავშვი) ნიშნავს (8, 213). 



21 
 

ამავე დროს გვხვდება `ბა~ პრეფიქსის გარეშე სიტყვა_თურ-ი (თურს), რაც მოგვარეს, 
სისხლით ნათესავს, ტომის, მოდგმის წარმომადგენელს აღნიშნავს (9, 67). ლაზურში 
`თირი~ (მთირი) _ სიმამრია, ხოლო `მთირე~_დედამთილი, `დამთირე~_სიდედრი. (33, 
138-167).  

ამრიგად, სიტყვები `ბათურა~ და `თური~ არა მხოლოდ ფონეტიკურად უკავშირდე-
ბიან ერთმანეთს, არამედ ეტიმოლოგიურადაც. ჩვენ მკითხველს ვთავაზობთ შემდეგ 
hიპოთეზას. როგორც ზემოთ იყო აღნიშნული, ძველი ინდოევროპული ტრადიცია და 
მითოლოგია ხშირად აიგივებს ადამიანებსა და ძაღლებს. მგლისა და ძაღლის ერთ ხატში 
გაერთიანება არც ძველი ქართველური ტრადიციისათვის იყო უცხო. მაგალითად, სვანური 
რწმენა-წარმოდგენით ძაღლები და მგლები ღმერთების `ძაღლ-მგლებთან~ იგივდებიან 
(2, 15-153). შესაძლებელია, რომ `მგლის~ აღმნიშვნელმა სიტყვამ ქართველურში 
ტაბუირება იმიტომ განიცადა, რომ ტოტემურ ცხოველთან დაკავშირებული ნათესაობის 
აღნიშვნა უნდა შეცვლილიყო უბრალოდ ნათესაობის აღმნიშვნელი სიტყვით, რისი 
განხორციელებაც მხოლოდ იმ შემთხვევაში იქნებოდა შესაძლებელი, თუ ტოტემური 
მგლის სახელწოდება (ამ შემთხვევაში ჩვენი ვარაუდით `თური~- თირი) შეიცვლებოდა. 
ქართველურ ენებში კი ამჟამად ნათესაობის აღმნიშვნელ ტერმინებში შემორჩენილი 
`მგლის~ აღმნიშვნელი უძველესი, პირვანდელი ფუძე_`თურ~-ი, `თირი~ ასახულია შემდეგ 
სიტყვებში: მეგრული_`თურ-ი~_მოგვარე, `ბა-თურ-ა~_ძაღლის მსუქანი ლეკვი, `მუა-ნ-
თილ-ი~ (მუა-ნ-თირ-ი)-მამამთილი, სიმამრი, ლაზური_`მ-თირ-ი~_ მამამთილი, სამამრი, 
ქართულში_`მამა-მ-თილ-ი~. ლაზურში პირველად ნ.მარის მიერ დადასტურებული 
`ანდერი~, რომელიც ოხერს, უპატრონოს ნიშნავს (33, 126), ლაზურის განმარტებით 
ლექსიკონში `ანტერი~-ს სახით არის წარმოდგენილი (40, .3). მნიშვნელოვანია, რომ 
სიტყვა `ანტერი~ აბსოლუტურად იგივე მნიშვნელობით დადასტურებულია აჭარულ 
დიალექტში (6, 89) და ის ლაზურიდან ნასესხები უნდა იყოს. ვფიქრობთ, რომ ეს სიტყვაც 
მგლის კულტთან უნდა იყოს დაკავშირებული, რადგან აქაც გამოიყოფა hიპოთეზურად 
მგლის ქართველური სახელწოდების პირვანდელი ფორმანტი `ტერ~ (თერ), რაც 
`თურ~_`თირ~-ის ვარიანტებად გვაქვს წარმოდგენილი. შეიძლება, `ანტერი~ უკავშირდება 
მითოლოგიურ ღვთაება (მგლის კულტის ამსახველ) `ანთარ~-ს. სავარაუდოდ, იმის შემდეგ, 
როდესაც ქართველურ კულტურაში მგლის კულტმა დაკარგა თავისი ღირებულება, 
ზოგიერთმა მასთან დაკავშირებულმა სიტყვამ, მაგალითად, `ანტერმა~ უარყოფითი 
ელფერი შეიძინა. `მგლის~ ძველ სახელწოდებას უნდა უკავშირდებოდეს სიტყვა `ტურ-ა~ც 
(ლაზურად `თურა”), როგორც ეს არის ინდოევროპულ ტრადიციაში (28, 513).  

საყურადღებოა, რომ `შუამთობის~ ხალხური დღესასწაულის ერთ-ერთ მონაწილეს 
`მემთევრი~ ეწოდებოდა. ხომ არ არის ეს სიტყვა მეგრულ-ლაზურ `თურ~-თან (სისხლით 
ნათესავი) და აქედან მგლის კულტთან და მგლის ტოტემთან დაკავშირებული? 
რ.მალაყმაძის მოსაზრებით, შუამთობის დღესასწაულზე დამკვიდრებული წესით 
ხდებოდა საპატარძლოს ან ახალმოყვანილი რძლის მიპატიჟება _გადაპატიჟება 
ნათესავებს შორის (11, 125). ასეთი ტრადიცია ძალიან მნიშვნელოვანია, რადგან ის 
მითოლოგიურად შეუღლების ტრადიციის ანარეკლი უნდა იყოს, ხოლო ასეთი ჩვეულება 
შეიძლება დაკავშირებული იყოს წინასწარ დანიშვნასთან, `დანახვასთან~, მოტაცებასთან 
და ასე შემდეგ. მაგრამ თუ ჩვენ მგლის კულტს დავუკავშირებთ შუამთობის დღესასწაულს, 
მაშინ `მგლის ქცევასთან~ უფრო შესატყვისი `მოტაცება~ იქნება. ზ.თანდილავა წერს, რომ 
`ყველგან, სადაც შუამთობა იციან, მტკიცედაა დაცული ამ დღესასწაულზე საპატარძლოს 
ან ახალმოყვანილი რძლის მიპატიჟების წესი... გასამგზავრებლად დათქმულ დღეს 
სასიძოს ოჯახი საპატარძლოს ოჯახს მიhგვრიდა მოკაზმულ ცხენებს... ცხენებს მოhგვრიდა 
მაზლი ან, უკეთეს შემთხვევაში, სამამამთილო,... სასიძოს მხარე ვალდებული იყო, 
საპატარძლო და მისი ნათესავ-ახლობლები წაეყვანა იმ იაილამდე, სადაც თავისიანები 
იმყოფებოდნენ... შუამთობის დღესასწაულზე საპატარძლოს მიპატიჟება_წაყვანის 
ძირითადი მომენტები,_დედოფლისა და მხლებლებისათვის ცხენების მიგვრა, 



22 
 

მამამთილის თუ მაზლის გაძღოლა ქვეითად, _ საქორწილო ჩვეულებას ემსგავსება და, 
ერთი შეხედვით, შეიძლება, იგი ქორწილის ინსცენირებად მივიჩნიოთ, მაგრამ 
თანამედროვე ეთნოგრაფიული მასალები ამის მტკიცებისათვის საკმარისი არ არის. 
მთქმელ-ინფორმატორები დაბეჯითებით მიუთითებენ, რომ შუამთობაზე ქორწილი არ 
ტარდებოდა~ (5, 20). აქ საყურადღებოა ზ.თანდილავას მოსაზრება, რომ შუამთობაზე 
ქორწილის ინსცენირებასთან გვაქვს საქმე. ჩვენ ვფიქრობთ, რომ შუამთობის 
დღესასწაულზე იმიტომაც არ ტარდებოდა ქორწილი, რომ ის ქორწილის ინსცენირება კი 
არა, არამედ პატარძლის მოტაცების იმიტაცია_ინსცენირება უნდა ყოფილიყო. 
პატარძლის მოტაცება კი სავსებით შეესატყვისება მგლის კულტის მითოლოგიურ 
ფუნქციებს და, როგორც ზემოთ აღინიშნა, კარგად არის დადასტურებული ინდოევროპულ 
ტრადიციაში. 

 ვს. მილერის ცნობით, ”თუთირი”_`მგელთა მფარველი და მბრძანებელი სულის 
სახელია~ (12, გვ. 121). აღნიშნავენ, რომ ოსების მრავალი ღვთაება დაკავშირებულია 
მეცხოველეობასთან და მონადირეობასთან. ~თუთირ~-ს თხოვდნენ ოსები საკუთარი 
ჯოგების დაცვას მგლებისაგან. სასოფლო-სამეურნეო ინვენტარი მზადდებოდა 
`თუთირი~-ს დღესასწაულისათვის, რომელიც დიდმარხვის პირველ კვირაში ტარდებოდა 
და რომელიც მგლების მფარველად იყო წარმოდგენილი. სათესლე მასალა აგრეთვე ამ 
პერიოდში შეირჩეოდა, რაც ამ დღესასწაულს აგრარულ კულტთან აკავშირებს (36, 333). ამ 
ღვთაებასთან ფონეტიკურად ახლო მდგომი ქართველური ღვთაება `ანატორი~-ს შესახებ 
საინტერესო მოსაზრებებს გვთავაზობს ი.ჯავახიშვილი. ის წერს, რომ ხევსურები თაყვანსა 
სცემენ ერთ ღვთაებას, რომელსაც `ანატორი~ hქვია. არ არსებობს რაიმე ცნობა ამ 
ღვთაების ფუნქციების შესახებ ხევსურეთში. ამის გამორკვევისათვის საყურადღებოა ერთი 
ჩვეულება, რომელიც შენახულია სამეგრელოში. დიდმარხვის წინა დღეს მეგრელები 
იხსენებდნენ ხოლმე ერთ ღვთაებას, რომელსაც `ჟინი ანთარი~, ზენა ანთარი ეწოდება. 
დილაადრიან სიმინდის ფქვილის ნაფუვარს დიდს ოთხკუთხ კვერს ამზადებდნენ და 
ვახშამად კერაზე აცხობენ, რომელსაც სახლის უფროსი მერმე რამდენიმე ოთხკუთხ 
ნაჭრად hყოფს და თანაც შემდეგ ლოცვას წარმოთქვამს ხოლმე: `ჟინი ანთარი, პატენი 
გომორძგვილი! ჩქიმი სი ამიშინი~ და სხვას. ესე იგი `ზენა (ზეციური) ანთარო, ბატონო 
გამარჯვებულო! ჩემი საქონელი (საუნჯე) შენ მომიშენე~-ო და სხვას. ვინც ამ მოვალეობას 
პირნათლად აასრულებს, იმას სწამდა, რომ მისი საქონელი და ყანები ზარალისაგან 
უზრუნველყოფილია ერთი წლის განმავლობაში.  

 ი.ჯავახიშვილს მიაჩნია, რომ მეგრული `ანთარი~ და ხევსურების `ანატორი~ ერთი 
და იგივე ღვთაება უნდა იყოს. ამ ღვთაების სახელი შენახულია აფხაზურშიც, რომელიც 
გვხვდება `აÁთარ~-ის სახით. აფხაზების მითოლოგიაში ამ საქონლის ზედამხედველს 
პირველი ადგილი უჭირავს. `აÁთარ~-ი შეიძლება წარმომდგარიყო `ანთარი~-საგან თვით 
მეგრულ ნიადაგზედაც, სადაც `ნ~ ჯერ `ლ~-დ ქცეულა, ხოლო შემდეგ `ლ~-ასი `Á~-დ 
გარდაიქმნა. სიტყვა `აÁთარ~-ი შინაური საქონლისა და მოსახლეობის მფარველ 
ღვთაებად ითვლებოდა. სწორად მას ევედრებოდა ყოველი, რომელსაც უნდოდა, რომ მისი 
საქონელი გამრავლებულიყო, და ნადირს არ გაეფუჭებინა. აქედან ჩანს, რომ `ანთარ~-საც 
სწორედ ამგვარი ვედრებით შეhღაღადებს მეგრელი მეურნე, როცა უნდა, მოუშენდეს და 
გაუმრავლდეს საქონელი. ამ ღვთაების უძველეს და სრულ სახელად ი.ჯავახიშვილს 
მიაჩნია `ანატორი~, რომელიც აგებულების მიხედვით რთული, ორნაწილედი, სიტყვა 
უნდა იყოს და შედგებოდეს `ანა~ და `ტორ~-საგან (27, 122-124). მეგრულ-ქართული 
ლექსიკონი ასე განმარტავს სიტყვა `ანთარ~-ს: `ანთარ-ი (ანთარს) კოლხურ მითოსში 
მეცხოველეობის მთავარი ღმერთი (8, 187). იგივე ლექსიკონი შემდეგნაირად განმარტავს 
`ჟინი ანთარ~_ზეციური ანთარი,_საქონლის მფარველი ღვთაება (9, 500).  

ვფიქრობთ, რომ აქ მგლის კულტის ამსახველ ღვთაებასთან უნდა გვქონდეს საქმე, 
რადგან, უპირველეს ყოვლისა, შინაურ ცხოველს ზუსტად მგლები აყენებდნენ უდიდეს 
ზიანს და ამიტომ ადამიანებისადმი მგლის დადებითად განწყობისათვის, ბუნებრივია, 



23 
 

საჭირო იყო მგლის `გულის მოგება~, მისი სიამოვნება. ცნობილია, რომ, `სვანების 
რწმენით, მგლებს hქონდათ ადამიანის სასიკეთო მაგიური თვისებები; საერთოდ მგლები 
ყოველნაირად მფარველობდნენ და ეხმარებოდნენ ადამიანებს. სწორად ამით ხსნიდნენ 
სვანები, რომ მგლის კბილის ავგაროზი მავნე სულებისა და ავი თვალისაგან ფარავდა, 
ხოლო მგლის ხორცისა თუ ქონის შეჭმა, მისი ხორცისა და ძვლების ნახარშით 
შემზადებული სასმელით `ზიარება~ ადამიანს სხვადასხვა ავადმყოფობისაგან 
გადაარჩენდა~ (2, 149). ამავე დროს, ვფიქრობთ, რომ თვითონ სიტყვა `ანთარი~ შეიძლება 
მართლაც ორ ნაწილად დაიყოს _ `ან~ და `თარ~-ი. აქედან `ან~ ჩვეულებრივი პრეფექსია, 
რომელიც ზანურისათვის და განსაკუთრებით ლაზურისათვის არის დამახასიათებელი, 
ხოლო `თარ~-ი აგრეთვე ზანურისათვის (მეგრულისათვის) დამახასიათებელი სიტყვა 
`თური~-ს ვარიანტი უნდა იყოს, რომელიც ამჟამად, როგორც ვიცით, მოგვარეს, სისხლით 
ნათესავს, ტომისა და მოდგმის წარმომადგენელს ნიშნავს (9, 67). ეს სიტყვა (`თური~) კი, 
ჩვენი hიპოთეზით, უკავშირდება უძველეს, ჩვენ მიერ აღდგენილ ქართველურ სიტყვას 
~თურ~(თარ)-ს, რომელიც `მგელს~ აღნიშნავდა და მოგვიანებით იქნა ტაბუირებული და 
ამოღებული ხმარებიდან. ამავე დროს, საყურადღებოა, რომ ძველ თურქულ ენებში `ტრ~ 
თანხმოვნების შეთავსებას, როგორც წესი აქვს გარკვეული სემანტიკა. ის დაკავშირებულია 
კანონიერის, პრესტიჟულის, სისხლით ნათესაურის ცნებებთან (39). ამდაგვარად, ეჭვს არ 
უნდა იწვევდეს ის, რომ ჩვენი ვარაუდი ქართველურ-თურქული პარალელების შესახებ 
საკმაოდ საფუძვლიანია, გამოვლენილი ანალოგიები სისტემურ ხასიათს ატარებენ და 
ამიტომ წამოყენებული hიპოთეზა იმსახურებს ყურადღებას, თუმცა ქართველური და 
თურქული ცივილიზაციების დაშორებულობა ძველ დროში გარკვეულ წინაღობას ქმნის ამ 
hიპოთეზის სრულყოფილად აღსაქმელად. 

 შუამთობის დღესასწაულთან დაკავშირებული ტერმინები_თივრობა|თევრობა, 
შუამთობა|შუამთევრობა, მემთევრი, ნამთივრი, მთური (15,16-24) `თურ~-ს უკავშირდება. 
აქედან შესაძლებელია შუამთობის დღესასწაულის მგლის კულტის დღესასწაულთან 
იდენტიფიცირება. ამას ადასტურებს ცხოველთა ტყავების ტანზე მოსხმა, 
მსხვერპლშეწირვა, წმინდა ადგილების მონახულება, შეჯიბრება და ცეკვებში მხედრული 
ელემენტები (5, 16-30). ამავე დროს შუამთობის ხალხური დღესასწაული hიპოთეზურად 
შეიძლება არა უბრალოდ `ანატორის~, `თუთირის~, `ანთარისა~ თუ `აÁთარის~ 
ღვთაებებისადმი მიძღვნილი დღესასწაულია, არამედ სპეციფიკური ხასიათის რიტუალია, 
რომელიც თეატრალიზებული სახით გადმოსცემდა მგლის მითოლოგიურ ფუნქციას 
საცოლის გატაცების თვალსაზრისით, როდესაც სიძე და მისიანები მგლების მითოსური 
როლის (იძულებით გატაცება ისევე, როგორც მგელი იტაცებს ცხვარს) შემსრულებლებად 
გვევლინებიან. აქ ყურადღებას იპყრობს ის თავისებურება, თუ როგორ ტარდება 
შუამთობის დღესასწაული: დღესასწაულის წინა დღეებში ქალები მამაკაცების 
თანხლებით მიდიან დღესასწაულზე, რომლის მონაწილეები მემთევრები არიან. ტერმინი 
მემთევრე ჩვენი ვარაუდის მიხედვით, შეიცავს თერ, თირ ფორმანტებს და მგლის 
ტაბუირებულ სახელწოდებას ძირითად ფორმანტ თურ, თირ-თან შეიძლება იქნენ 
გაიგივებულნი. შესაძლებელია ვივარაუდოთ, რომ მემთევრები მითოსურ 
გამტაცებლებთან იგივდებიან. აქ გარკვეულ როლს ასრულებს მამამთილი. ამ სიტყვის 
ფორმანტი მთილი იგივე უნდა იყოს, რაც ლაზური მთირე (დედამთილი) (33, 138-146), 
რომელიც თავის მხრივ მგლის სავარაუდო სახელწოდება თურ-ს უკავშირდება. თუ 
მითოლოგიურად სიძის (სიმბოლური `მგელი~) მხარე მგლებთან არის გაიგივებული, მაშინ 
სიძის მამა, მომავალი მამამთილი, რა თქმა უნდა `მამამგელი~ ანუ `მამამთილი~ იქნება, 
ხოლო სიძის (მგელი) დედა კი `დედამგელი~ ან `დედამთილი~. საყურადღებოა, რომ 
ქართულში ფორმანტი მთილი (მთირი) მხოლოდ სიძის მხრივ მშობლის აღსანიშნავად 
გამოიყენება, რაც მითოლოგიურად სიძის მხარის მგლის კულტისადმი უფრო მეტი 
დაქვემდებარების აღნიშვნის მაჩვენებელი უნდა ყოფილიყო, თუმცა ლაზურში სიდედრი 



24 
 

(დამთირე) და სიმამრი (თირი, მთირი) (33, 138-146) შეიცავენ თირ ფორმანტს აგრეთვე; ეს 
ნიშნავს, რომ საერთოდ მგლის კულტი მეუღლეების ნათესავების ორივე მხარისათვის 
მისაღები იყო. ხშირად ამგვარი დღესასწაულის კულმინაციურ ნაწილს წარმოადგენს 
წარმოსახული ქორწილი; მაგალითად, აჭარაში გავრცელებული რიტუალის_ `ფადიკოს~ 
დროს (5, 30). ეს კიდევ ერთხელ ადასტურებს ჩვენი ვარაუდის საფუძვლიანობას. 

მიუთითებენ (34, 333-346), რომ უძველეს პერიოდში ადამიანთა ერთიანობის განცდა 
კონკრეტულ ცხოველს დაუკავშირდა. წარმოიშვა რწმენა, რომ ადამიანთა ერთობა და 
მასთან დაკავშირებული ცხოველი ერთ მთლიანობას წარმოადგენენ. ამგვარად წარმოიშვა 
ტოტემიზმი (34, 333), როდესაც ასეთი ცხოველი ადამიანთა ერთობისა და ერთობის ყველა 
წევრის ტოტემი ანუ პირვანდელი კულტი იყო. ტოტემთან ერთიანობა კი ადამიანთა 
`ნათესაობასთან~ იქნა გაიგივებული, რომლებიც ერთ `სისხლსა და ერთ ხორცს~ 
წარმოადგენდნენ. 
 ჩვენი hიპოთეზა კანონზომიერად გამომდინარეობს არსებული მონაცემებიდან და 
ქართველურში ნათესაობის აღმნიშვნელ ტერმინთა ნაწილი ნამდვილად შეიძლება 
უკავშირდებოდეს მგლის კულტს. ძველთურქულ ენებში `ტრ~ აღნიშნავს სისხლით 
ნათესავებს, ისევე როგორც მეგრულში `თური~ მოგვარეს, სისხლით ნათესავს, ტომის, 
მოდგმის წარმომადგენელს ნიშნავს (9, 67). მიუხედავად ამისა, თურქების ეთნონიმს მაინც 
ვერ ხსნიან თურქული ენის საფუძველზე. ამავე დროს, მნიშვნელობითა და ფონეტიკური 
ჟღერადობით ჩვენს მიერ აღდგენილი საერთოქართველური მგლის სახელწოდება 
`თური~ (`თირი~) ახლოს დგას თურქების თვითწოდებასთან `თურქი~ და ორივე 
მითოსურად `მგლის~ კულტს უკავშირდება. საყურადღებოა, რომ მგლის აღსანიშნავად 
არც თანამედროვე და არც ძველთურქულში `თურ~ ძირის მქონე მგლის აღმნიშვნელი 
სიტყვა არ არსებობს. ასე რომ, შეუძლებელია თურქების ამჟამინდელი სახელწოდება 
თურქული ენების საფუძველზე წარმოშობილიყო. ამ საკითხთან დაკავშირებით 
საინტერესოა დ.ე., ერემეევის მოსაზრება, რომლის მიხედვით ეთნონიმი `თურქი~ 
ირანული წარმოშობისაა. მისი სიტყვებით ძველი ირანელების საღვთო წიგნი ავესტა 
აღწერს მომთაბარეების ნაწილს, რომლებიც შორს აღმოსავლეთით წავიდნენ და 
ცნობილი იყვნენ `სწრაფი ცხენების მქონე თურების~ სახელწოდებით. ავესტა გვიყვება ამ 
ტომზე, რომელიც თავს ესხმოდა ბინადარ ირანელებს, მათ წინამძღოლზე, მძლავრ თურ-
ზე, ქვეყანა თურანის მფლობელზე. ისტორიკოსებმა დიდი ხანია დაამტკიცეს, რომ 
ავესტაში მოხსენიებული თურები იგივეა, რაც სპარსული წყაროებით საკები, რომლებსაც 
ძველბერძნული წყაროები სკვითებს უწოდებენ. ერემეევის მიხედვით, თურები 
ირანულენოვნები იყვნენ. შემდგომში იქ, სადაც უწინ თურები ან ძველბერძნული 
წყაროებით სკვითები ცხოვრობდნენ, ჩვენს წელთაღრიცხვამდე მესამე საუკუნიდან უკვე 
hუნები ცხოვრობდნენ (მათი დიდი ნაწილი თურქულენოვანი იყო) და მათ შორის 
ირანულენოვანი თურები ასიმილირდნენ, თურქულ ენაზე გადავიდნენ, თუმცა 
შეინარჩუნეს ეთნონიმიო_წერს ერემეევი (39.). 

ქართველურ-ინდოევროპული პარალელები, რომლებიც მგლის კულტთან არიან 
დაკავშირებული, არ იწვევენ ეჭვს, მაგრამ იმავე კულტთან დაკავშირებით, საფუძველი 
გვაქვს, ვისაუბროთ ქართველურ-თურქულ პარალელებზე, თუმცა, ამ მხრივ ჯერ კიდევ 
ძალიან ბევრია გასაკეთებელი. არ არის გამორიცხული, რომ ირანულ საღვთო წიგნში _ 
ავესტაში დასახელებული თურები (იგივე სკვითები) სულაც არ იყვნენ ირანულენოვნები, 
რადგან ჯერ კიდევ ნიკო მარი ცდილობდა, სკვითური ენა ქართველურის საფუძველზე 
აეხსნა (32, 207). საკითხის გასარკვევად უფრო მეტ ყურადღებას იმსახურებს ე.წ. 
ნოსტრატული hიპოთეზა (10, 335-338), რომლის მიხედვითაც ინდოევროპული, ალთაური, 
ურალური, დრავიდული, ქართველური და სემიტურ-ქამიტური ენები გარკვეულ 
ნათესაობაში არიან ერთმანეთთან. 
 



25 
 

გამოყენებული ლიტერატურა და წყაროები: 
 

1. ამირანაშვილი შ., ქართული ხელოვნების ისტორია, თბ., 1971. 
2. ბარდაველიძე ვ., ქართველთა უძველესი სარწმუნოების ისტორიიდან დროშა `ლეგ~, 

მგელი-ძაღლი, მასალები საქართველოს ეთნოგრაფიისათვის, XII-XIII, თბ., 1963. 
3. ვირსალაძე ე., ქართული სამონადირო ეპოსი, თბ., 1964. 
4. თავდგირიძე ხ., აჭარული სამონადირეო მითოსი, ბათუმი, 2004. 
5. თანდილავა ზ., შუამთობის ტრადიცია და ფოლკლორი, თბ., 1980. 
6. ნიჟარაძე შ., ქართული ენის აჭარული დიალექტი, ბათუმი, 171. 
7. ქადაგიძე დ., ქადაგიძე ნ., წოვა-თუშურ-ქართულ-რუსული ლექსიკონი, თბ., 1984. 
8. ქაჯაია ო., მეგრულ-ქართული ლექსიკონი, ტ. I, თბ., 2001. 
9. ქაჯაია ო., მეგრულ-ქართული ლექსიკონი, ტ. II, თბ., 2002. 
10. ფოჩხუა ბ., ქართული ენის ლექსიკოლოგია, თბ., 1974. 
11. მალაყმაძე რ., ლიგანის ხეობა (ისტორიულ-ეთნოლოგიური გამოკვლევა), დისერტაცია, 

ბათუმი, 2002. 
12. შამილაძე ვ., ცნებისათვის `მთური მესაქონლეობა~_აჭარის მოსახლეობის სამეურნეო 

ყოფის საკითხები, თბ., 1967 
13. შიოშვილი თ., ქართული ხალხური შელოცვები, ბათუმი, 1994. 
14. ჩიქოვანი ვ., (მთავარი რედ.) ქართული ხალხური პოეზია, ტ.I. ნაკვეთი I, თბ., 1972. 
15. ჩიქოვანი ვ., (მთავარი რედ.) ქართული ხალხური პოეზია, ტ.I. ნაკვეთი II, თბ., 1973. 
16. ჩიქოვანი ვ., (მთავარი რედ.) ქართული ხალხური პოეზია, ტ.II, თბ., 1974. 
17. ჩიქოვანი ვ., (მთავარი რედ.) ქართული ხალხური პოეზია, ტ.IV, თბ., 1975. 
18. ჩიქოვანი ვ., (მთავარი რედ.) ქართული ხალხური პოეზია, ტ.V, თბ., 1976. 
19. ჩიქოვანი ვ., (მთავარი რედ.) ქართული ხალხური პოეზია, ტ. VII, თბ., 1979. 
20. ჩიქოვანი ვ., (მთავარი რედ.) ქართული ხალხური პოეზია, ტ. VIII, თბ., 1979. 
21. ჩიქოვანი ვ., (მთავარი რედ.) ქართული ხალხური პოეზია, ტ. IX, თბ., 1981. 
22. ჩიქოვანი ვ., (მთავარი რედ.) ქართული ხალხური პოეზია, ტ. XI, თბ., 1984. 
23. ჩიქოვანი ვ., (მთავარი რედ.) ქართული ხალხური პოეზია, ტ. XII, თბ., 1980. 
24. ჩიტაია გ., შრომები, ტ.IV, თბ., 2001. 
25. ჩოლოყაშვილი რ., ცხოველთა ეპოსი, თბ., 2005. 
26. ჯაფარიძე ო., კოლხური ცული, სსმმ, XVI, თბ., 1950. 
27. ჯავახიშვილი ი., თხზულებანი 12 ტომად, ტ. I, თბ., 1979. 
28. ГамкрелидзеТ. В.,Иванов В. В., Индоевропейский язык и индоевропейцы, Тбилиси, 1984. 
29. Гордлевский В.А., Избранные сочинения, т.II. М., 1961. 
30. Гумилев Л., Древние тюрки, М., 2004. 
31. Куфтин Б.,Археологические раскопки в Триалети, Тб., 1941. 
32. Марр Н., Избр. работы. т.V.М-Л., 1935. 
33. Марр Н., Грамматика Чанского (Лазскаго) языка ,Спб.,1910. 
34. Семенов Ю. И., Как возникло человечество, М., 1966.  
35. Токарев С. А., Мифы народов мира, т. I, М., 1980. 
36. Толстова С. П.,(ред.), Народы Кавказа, т.I,М., 1960. 
37. Фрэзер Д., Д. Золотая ветвь, М., 1983. 
38.Чаганава Г., О некоторых картвело – тюркских параллелях культа волка, Археология,  
 этногафия и фольклористика Кавказа, Махачкала, 2007. 
39. http://kyrgyz.tsu.ru/. 
40. Feurstein W. Didi Nenapona,2000 
 

 



26 
 

Guram Chaganava 
 

Parallels of Wolf cult in Indo-European, Turkish and Kartvelian civilizations 
 

Summary 
 
 The article submitted for consideration is dedicated to the problem of Wolf cult in Indo-

European and Kartvelian civilizations. It is well known that there are a lot of different examples 
which confirmed the existance of parallels of Wolf cult in Kartvelian and Indo-European 
civilizations and there are suggested some new examples. Beside of it in the article is proposed the 
hypothesis that in compliance with the ancient tradition it is possible to prove that some Kartvelian 
termins of the kinship are connected with Wolf cult.In the article also is suggested Kartvelian and 
Turkish parallels about Gray Wolf. Great attention is devoted to hypothesis about the parallels 
between hypothetically restored Kartvelian name of a wolf “TUR” and the self – designation of 
Turks “TYRK”. 
 


